
 141 

Capítulo 3

Las autoridades locales de los 
pueblos de indios de la provincia 

de Antioquia entre 1680-1780: una 
síntesis desde expresiones de 

cultura política
Local Authorities of the Indigenous Peoples of the Province of 
Antioquia between 1680-1780: A Synthesis from Expressions of 

Political Culture

Héctor Cuevas Arenas

Universidad Santiago de Cali. Colombia
 https://orcid.org/0000-0002-6550-2760
 hector.cuevas00@usc.edu.co

Resumen

Este capítulo de libro explora algunos mecanismos, prácticas y el ejercicio del 
poder local, así como la verticalidad social que fundamentaban la autoridad 
y legitimidad de caciques, gobernadores, alcaldes, regidores, fiscales y 
mandones de los pueblos de indios en la provincia de Antioquia entre 1680 y 
1780. La investigación se enfoca en las expresiones horizontales y verticales 
de la cultura política en los niveles cotidianos y en los pleitos judiciales, en 
el contexto del fin de las encomiendas de indígenas a finales del siglo XVII 

Cita este capítulo / Cite this chapter

Cuevas Arenas, H. (2025). Las autoridades locales de los pueblos de indios de la provincia 
de Antioquia entre 1680-1780: una síntesis desde expresiones de cultura política. En: 
Cuevas Arenas, H. (ed. científico). Entre injurias y devociones: autoridades, cuerpos y voces 
indígenas en los Andes del Norte en los siglos XVI al XVIII. (pp. 141-162). Cali, Colombia: 
Editorial Universidad Santiago de Cali. https://doi.org/10.35985/9786287770812-3



 142 

Las autoridades locales de los pueblos de indios de la provincia de Antioquia
entre 1680-1780: una síntesis desde expresiones de cultura política

y la implementación de las principales reformas borbónicas a partir de la 
década de 1740 hasta 1781, año de insurrecciones en varias partes del Imperio 
español. En este marco, se analizan los conflictos, las redes y relaciones, así 
como las manifestaciones de la cultura política vinculadas al bien común, 
la defensa de costumbres y autonomías, el paternalismo, la caridad y la 
moralidad en el gobierno, entre otros aspectos, documentados en textos 
judiciales, fiscales y de cabildos de ciudades y villas españolas. Como aporte, 
se destaca la agencia subordinada de los indígenas, evidenciada a través de 
sus acciones y las de sus cabildos, así como la apropiación y negociación 
con diversos agentes, en una lectura estratégica que abarcó despliegues de 
capitales sociales y simbólicos, entendimientos de los trámites de gobierno 
y justicia, y la acción en otros espacios más cotidianos para defender su 
autonomía y garantizar la reproducción comunal y familiar.

Palabras claves: Cultura política, indios, reformas borbónicas, justicia, 
cabildos indígenas.

Abstract

This book chapter explores the mechanisms, practices, and exercise of local 
power, as well as the social verticality that underpinned the authority and 
legitimacy of the caciques, governors, mayors, councillors, prosecutors, and 
leaders of the indigenous towns in the province of Antioquia between 1680 
and 1780. The research focuses on the horizontal and vertical expressions of 
political culture at the everyday levels and in judicial disputes, within the 
context of the end of indigenous encomiendas at the end of the 17th century 
and the implementation of the main Bourbon reforms starting in the 1740s, 
until 1781, a year of insurrections in various parts of the Spanish Empire. In 
this framework, conflicts, networks, and relationships are analyzed, as well as 
manifestations of political culture related to the common good, the defense of 
customs and autonomies, paternalism, charity, and morality in government, 
among other aspects, as documented in judicial, fiscal, and town council 
records from Spanish cities and villas. As a contribution, the chapter highlights 
the subordinated agency of the indigenous people, evidenced through their 
actions and those of their town councils, as well as their appropriation and 
negotiation with various agents, in a strategic reading that involved the 



 143 

Entre injurias y devociones: autoridades, cuerpos y voces indígenas
en los Andes del norte en los siglos XVI al XVIII

deployment of social and symbolic capitals, understandings of government 
and justice procedures, and actions in other more everyday spaces to defend 
their autonomy and ensure communal and family reproduction

Keywords: Political culture, Indians, Bourbon reforms, justice, indigenous 
cabildos.

Introducción

Este texto indaga sobre los mecanismos, prácticas, el ejercicio del poder 
local y la verticalidad social que daban cuerpo a la autoridad y legitimidad 
de caciques, gobernadores, alcaldes, regidores, fiscales y mandones de los 
pueblos de indios de la provincia de Antioquia entre 1680-1780. Del mismo 
modo, otra inquietud que guía este trabajo es el rastreo de expresiones de 
una cultura política monárquica que hacían operativos dichos elementos 
en los planos verticales y horizontales, es decir, entre los indios197 como 
subordinados de autoridades españolas o vecinos prestantes, así como 
entre los mismos indígenas, a la manera que se ha desarrollado en otros 
escritos (Cuevas Arenas, 2020). Ambas preguntas parten de una perspectiva 
más informal y menos discursiva, entendiendo lo político también por 
fuera de los marcos “institucionales” y más desde lo cotidiano.  Aquí se 
trabaja la cultura política como: 

[…] la intersección de discursos y prácticas que dan cuenta de los principios, 
experiencias y expectativas sobre los órdenes sociales y políticos de unos 
colectivos articulados entre sí. Ella permite hacer inteligibles los intereses, 
contradicciones, problemáticas y consensos. Esta dialéctica se da tanto 
entre los gobernantes y los gobernados —a nivel vertical—, como entre los 
distintos componentes de un cuerpo social, en planos más horizontales. La 
cultura política, además, incluye la formalidad aparente e inmóvil de los 
lenguajes escritos, junto al dinamismo de las relaciones sociales, en una 
confluencia entre repertorios, prácticas y clasificaciones que tienen vida y 
vigencia en el conflicto y la cotidianidad (Cuevas Arenas, 2020, p.7).

197  En el presente texto se usará “indio” para denominar tal categoría social y jurídica, 
en consonancia del lenguaje de la época y sin la carga peyorativa hacia los pueblos y 
comunidades descritas. Por cuestiones de estilo, alternará con “indígena”, “natural” y 
otras, cuando sea necesario.



 144 

Las autoridades locales de los pueblos de indios de la provincia de Antioquia
entre 1680-1780: una síntesis desde expresiones de cultura política

La anterior definición sirve para “historizar” lo cultural en clave política 
y viceversa, como parte de la apropiación que han hecho los historiadores 
de una categoría nacida en las Ciencias Políticas, y que ha trascendido su 
aplicabilidad a sociedades modernas o en trance de modernización, hacia 
sociedades tradicionales, como lo han desarrollado Silva Prada (2007) 
y Van Deusen (2007) para los espacios indianos. Esta categoría, que en 
principio era una herramienta heurística para interpretar y comprender 
comportamientos electorales y demás expresiones de ciudadanía 
procedimental (Almond y Verba, 1963) ha mutado hacia enfoques en 
diálogo con la Antropología y la Sociología. En este caso, la cultura 
política permite indagar cómo algunas prácticas del poder político a 
nivel local expresan nociones de orden social y cultural, por ejemplo, lo 
que se consideraba justo e injusto, la alteridad sobre lo “indio” y demás 
elementos que se desarrollarán a lo largo de este texto.

Los ejes básicos del poder político local fueron la representación de la 
comunidad ante instancias externas a ellas, así como la capacidad de 
mediar o solucionar conflictos y cuestiones internas del orden del manejo 
del territorio y los recursos, la organización del culto, las obligaciones 
tributarias y del trabajo. Ambos aspectos estaban íntimamente relacionados 
con la reproducción comunal, el “bien común”, la conservación de las 
comunidades a través de sus autonomías y de los privilegios de su calidad 
social, todos ellos en un plano horizontal. En uno vertical, se esperaba 
que autoridades como el cura y el corregidor ejercieran una conservación 
y misericordia patriarcal hacia los más desfavorecidos y a los menores 
sociales, con el apoyo de los gobernantes indígenas, con el fin de guiar 
y corregir a aquellos que ocupaban las escalas inferiores de la jerarquía 
social como los naturales.

Este texto analiza cómo los indios materializaban los preceptos 
mencionados, así como otros mecanismos más informales que 
facilitaban la vida social, tanto en un orden consensual como coercitivo. 
También se considerará su carácter cambiante a lo largo del tiempo, 
en respuesta a dinámicas internas y externas de las comunidades y 
las regiones donde vivían, así como a sus particularidades en relación 
con procesos históricos más generales, como el desarrollo de las 
encomiendas, las economías campesinas, los circuitos comerciales 
y las redefiniciones políticas a finales del siglo XVIII. Lo anterior 



 145 

Entre injurias y devociones: autoridades, cuerpos y voces indígenas
en los Andes del norte en los siglos XVI al XVIII

obliga a justificar la periodización aquí desarrollada: entre 1680 y 1740 
se desarrolló el final de las encomiendas de naturales a lo largo de la 
Nueva Granada, y con ello, las mediaciones sociales y políticas respecto 
a los indígenas de las distintas provincias, lo que obligó a recomponer 
las dinámicas del poder. Después de 1740, la Corona Hispánica empezó 
a plantear reformas que hicieron más complejas las dinámicas del 
poder político y de la economía, a las que tuvieron que afrontar las 
comunidades, proceso que entre 1779-1783 generó un panorama de 
inestabilidad en la provincia, debido a las insurrecciones tanto de indios, 
como de otros segmentos de la población (Patiño Millán, 2011; Jiménez 
Ospina, 2023). Por cuestiones de espacio, y por lo complejo del asunto 
no se abordan tales rebeliones, pero si sirven para establecer un límite 
temporal al estudio que aquí se desarrolla porque marcan un cambio 
de contextos y uso de los mecanismos de poder que normalmente se 
venían desarrollando. 

Para la presente investigación se usaron principalmente fuentes judiciales, 
de cabildos de ciudades y villas españolas y documentos fiscales, por su 
capacidad de ofrecer un panorama de comportamientos prescritos y 
proscritos, de necesidades, expectativas y experiencias de los actores, 
que motivaron denuncias y procedimientos donde se averiguaron redes 
y relaciones que de una manera u otra expresaban nociones de cultura 
política. Por otro lado, no se consultaron documentos notariales por su 
dispersión, falta de acceso a sus instrumentos de descripción documental 
en los archivos y porque no explicitan de una manera tan directa nociones 
de cultura política como los documentos judiciales, aparte del limitado 
espacio con el que aquí se cuenta. 

En este texto también se llevará a cabo una comparación con los pueblos 
del valle del río Cauca, basándose en los aportes del autor de este 
capítulo, ya que ambos colectivos compartieron experiencias similares 
de hispanización, cambios territoriales y migraciones durante los siglos 
XVI y XVII. Sin embargo, a partir del XVIII, comenzaron a articularse 
de manera diferente bajo los cabildos indios, a diferencia del sistema de 
gobierno local de gobernadores, alcaldes y mandones que se desarrolló 
en ciudades como Cali, Buga, Toro, Cartago y Caloto (Cuevas Arenas, 
2017). Los pueblos de ambas regiones enfrentaron problemas comunes, 
como disputas por tierras y recursos con sus vecinos, además de los 



 146 

Las autoridades locales de los pueblos de indios de la provincia de Antioquia
entre 1680-1780: una síntesis desde expresiones de cultura política

abusos de las autoridades. A pesar de que los discursos sobre el gobierno 
y la justicia en teoría eran homogéneos a lo largo del imperio, esto ofrece 
una oportunidad para comparar cómo se usaban y en qué contextos se 
expresaban, en un orden social heterogéneo y específico que, aunque 
aparentaba estabilidad, era dinámico en sus usos y significados.

Los cabildos de indios y los aspectos informales del poder 
en los pueblos de Antioquia

La característica más distintiva del poder local en los pueblos de la provincia 
de Antioquia era la presencia de cabildos locales de indios, cuyos aspectos 
de orden más formal y su origen no han llamado mucho la atención de los 
investigadores. En la indagación bibliográfica sólo se registran cabildos 
de indios en algunos de los pueblos de caribe neogranadino (Luna, 1993).

Aquí cabría ofrecer una hipótesis de su surgimiento: fue un proceso del 
siglo XVII donde se conjugaron la poca cantidad de indios encomendados, 
alguna diferenciación por parcialidades y su consiguiente necesidad de 
gobierno colegiado, junto a los esfuerzos de las autoridades españolas 
para patrocinarlos y la apropiación que hicieron los indios de dicha 
institucionalidad en la defensa de sus prerrogativas y autonomías.198 

También podría haber sido importante el elemento de diferenciación 
social que generó el acceso al gobierno local y que fue aprovechada por 
algunos naturales, invocando “derechos inmemoriales” y servicios a la 
monarquía a principios del siglo XVIII (Cuevas Arenas y Giraldo, 2023, 
pp. 5-6).

Las representaciones de los cabildos ante los tribunales usaron el 
argumento de lo inmemorial de dichas corporaciones como parte de 
sus privilegios conducentes para la reproducción de sus respectivas 

198  En la transcripción que elaboraron Montoya Guzmán y González Jaramillo de la visita 
del Oidor Francisco de Herrera Campuzano de 1614-1616 a la Ciudad de Antioquia (2010) no 
hay referencias a gobiernos colegiados en los pueblos de indios, pero sí en la de Francisco 
de Montoya y Salazar en 1670-1671 para el mismo espacio (2007, f. 4), donde se menciona 
la nómina que podría formar un cabildo de indios, pero no a la corporación como tal. 
También se discute eso en Cuevas Arenas y Castañeda (2019)



 147 

Entre injurias y devociones: autoridades, cuerpos y voces indígenas
en los Andes del norte en los siglos XVI al XVIII

comunidades. Específicamente esto recurrente en un primer periodo, 
de 1680 hasta 1740 más o menos, posiblemente en una etapa de 
consolidación de estas corporaciones frente a los poderes representados 
por los encomenderos y los curas: cualquier novedad e intromisión eran 
violaciones a la autonomía local y lesionaban el pacto de cada pueblo con 
el rey. También coartaban las libertades de ellos como vasallos. Algunas 
de esas intrusiones fueron la falta de confirmación de regidores por parte 
del gobernador de la provincia, la elección de autoridades sin el consenso 
del pueblo, elección fraudulenta de dos cabildos para un mismo año y la 
supresión del cargo de gobernador de un pueblo.199 

En general, los gobernadores de la provincia y la Audiencia de Santafé 
prestaron atención a los reclamos a favor de los indios en este sentido. El 
principal apoyo que recibieron los indios en estas denuncias provino del 
protector de naturales, quien actuó como primera instancia para traducir 
sus aspiraciones de respeto al consenso local en un lenguaje jurídico 
basado en el bien común. 

Es notable que los encomenderos no actuaran como mediadores 
formales en estos conflictos y que ni siquiera fueran mencionados en los 
documentos relacionados. Hipotéticamente, se podría afirmar que los 
indios no los consideraban gestores legítimos de sus conflictos, viéndolos 
más bien como aliados de los gobernadores y personas perjudiciales para 
sus intereses, o que simplemente los encomenderos carecían de una 
injerencia política y social significativa sobre sus encomendados. 

Ya mejor consolidadas estas corporaciones, a mediados del siglo XVIII, 
fueron puestas a prueba en el contexto de traslados entre 1756-1760. 
Una preocupación de los oficiales encargados de dichas diligencias y 
de los indios encabezados por sus cabildos era la capacidad de tener 
igualdad en la elección de cargos en los pueblos de llegada y de una u otra 
manera, extender su diferenciación como colectivo, con sus imágenes 

199  “Petición de elección de regidores en Buriticá en 1716”, AGN (Archivo General de la 
Nación – Colombia, Bogotá), caciques e indios, leg. 52, doc. 8, f. 294v. “Denuncia de la 
elección de dos cabildos para el año de 1707 en Sopetrán”, AHA (Archivo Histórico de 
Antioquia, Medellín), doc. 330, fs. 80-81. “Petición para conservar el cargo de gobernador 
en el Peñol para 1720”, AHA, doc. 495, fs. 415v-416.



 148 

Las autoridades locales de los pueblos de indios de la provincia de Antioquia
entre 1680-1780: una síntesis desde expresiones de cultura política

y autoridades.200 Esto implicaba varias cosas: una tenerlos separados 
eclesiásticamente en un mismo espacio, con el aumento de gastos para 
la Hacienda,201 y la mala voluntad de los indios receptores respecto a sus 
semejantes recién llegados, como elementos externos a sus prerrogativas 
y estorbo para su subsistencia.202 

Los indios aprovecharon estos argumentos para quedarse en sus pueblos, 
que significó una expresión del carácter local de su identidad, cimentada 
en el culto y la apropiación de su territorio, bajo la salvaguardia de sus 
cabildos. Si bien dieron el paso de lo étnico a la calidad social como 
lo definitivo de su identidad, era más fuerte el sentido de pertenencia 
local que en el valle del río Cauca,203 y esto se consolidó con el final de 
las encomiendas y la estabilización de los pobladores de cada poblado.204 
Homogenizaron su pertenencia como colectivos de una calidad social 
determinada, pero imprimiendo un sentido local diferenciado. 

Esa expresión fue recogida en 1757 con una frase enunciada por un 
testigo eclesiástico que estaba a favor de no trasladar a los indios de 
Sopetrán, un sacerdote jesuita que deseó conservar su anonimato: 
“el natural amor que aún los brutos tienen al suelo donde nacen y se 
crían”205 se materializaba también en el culto a los santos patrones y 
en las festividades locales. Éstos construían lazos sagrados respecto 
a los más cotidianos, los referentes al parentesco y la vecindad. Esto, 
junto al deseo de recibir una buena doctrina diferenciada, pesó para 
que al final de cuentas no se cambiara el ordenamiento territorial de 
los indios en la provincia. 

200  “Documentos de traslado de Pereira al Peñol en 1756”. AHA, doc. 8290, fs. 55-56v. “Auto 
del virrey respecto a la devolución de los indios de Sopetrán a su pueblo”, 1758, AHA, 4357, 
fs. 166-167.
201  “Petición del protector a favor de los indios de Sopetrán, 1757”, AHA, doc. 4350, f. 47. 
También AHA, doc. 4357, fs. 195v-196.
202  “Traslado de los indios de Sopetrán a Buriticá, 1757”, AHA, doc. 523, fs. 17v-30.
203  Compárese con Cuevas Arenas (2020) y Cuevas Arenas y Castañeda (2019).
204  Las clasificaciones por encomiendas de particulares y de la Corona eran funcionales hasta 
la segunda década del siglo XVIII. Véase, “Encomiendas de la ciudad de Antioquia, 1686”, 
AHA, doc. 292, doc.758, fs. 1-25 “Numeraciones de la provincia de Antioquia, 1686”. AHA, doc. 
6548. “Numeración de Sopetrán, 1691”, doc. 6549 (Sopetrán, Sabanalarga y Buriticá, 1711).
205  AHA, doc. 4357, f. 170.



 149 

Entre injurias y devociones: autoridades, cuerpos y voces indígenas
en los Andes del norte en los siglos XVI al XVIII

El único pueblo que se mudó en ese contexto de traslados y posibles 
extinciones de resguardos fue el de Sopetrán hacia Buriticá en 1757, pero 
regresó al año siguiente con 22 de las 25 familias que salieron. Las tres que 
se quedaron lo hicieron por su propia voluntad, aprovechando sus redes 
por fuera de su pueblo natal y su conveniencia particular, lo cual permite 
decir que el sentido de localidad no era absoluto para todo el pueblo, pero si 
una tendencia muy general en ellos.206 La rebelión del Tabacal de Buriticá 
en 1781, encabezada por un indio de Sabanalarga, también es ejemplo de 
esto, así como la no movilización de Sabanalarga que tuvo en las acciones 
colectivas que sí se desarrollaron en Buriticá.207 

Los pueblos a través de sus cabildos locales capitalizaron la victoria de 
no haber sido finalmente trasladados ni extinguidos entre 1757 y 1759, 
y con ello explicitaron más su sentido de pertenencia local como un 
privilegio colectivo, con una mayor gestión en los reclamos colectivos 
ante los tribunales, donde hacían gala del conocimiento de la legislación 
proteccionista, o al menos, su capacidad de consulta al respecto, en la 
solución de conflictos al interior o exterior de sus tierras.208 

Esa sería una causa principal, entre otras, del por qué los pueblos pudieron 
subsistir como corporaciones décadas después de la independencia, 
hasta la década de 1830 (Salazar, 1994). Los cabildos indios gestionaron 
y expresaron nociones como la identidad local y el sentido corporativo, 
privilegiado y comunitario de sus pueblos como jurisdicciones separadas 
que participaban de un universo político y cultural más amplio y complejo.

En Antioquia otra característica principal del poder local de los indios, 
relacionada con el aspecto anterior, es el mayor grado de disputa respecto 
a la autoridad y a los privilegios individuales de las familias principales. 

206  “Remates de tierras de Sopetrán”, AHA, doc. 4350, f. 47 y “Autos y diligencias para sacar 
los libres de Sopetrán”, doc. 4355, f. 129.
207  “Rebelión del Tabacal, Buriticá, 1781”. BNC (Biblioteca Nacional de Colombia). Raros y 
manuscritos, t. 386, fs. 470-567.
208  Por ejemplo, “Indios de Sabanalarga que se movilizan por la muerte de su gobernador a 
manos de otro indio, 1761”, AHA, Criminal, caja B41, leg. 1740-1770, doc. 12, fs. 1-2. “Denuncia 
sobre malos procedimientos del gobernador indio de Sopetrán para defender las tierras del 
pueblo, 1757”. Criminal, caja B55, leg. 1700-1740, doc. 25, f. 25-25v. “Peritaje de los indios en 
el caso del maltrato de un vecino a un niño en el Peñol, 1765”, Criminal, caja B79, leg. 1740-
1780, doc. 10, f. 2.



 150 

Las autoridades locales de los pueblos de indios de la provincia de Antioquia
entre 1680-1780: una síntesis desde expresiones de cultura política

Ello sería un elemento que surgiría del temprano consenso local como 
estructurante del poder político en detrimento de la herencia, como 
ocurría en otras regiones (Cuevas Arenas, 2020, pp. 211-221). 

Sólo en Buriticá y Sabanalarga se han localizado indios caciques en 1686: 
don Sebastián y don Andrés Currequia,209 para pasar luego al sistema de 
gobernadores indios, quienes lograban su poder político local a través de 
la elección comunal y la confirmación de los gobernadores de la provincia. 
Posiblemente influyó en esto algunos aspectos en común con el valle del 
río Cauca: comunidades muy heterogéneas y de débiles lazos étnicos 
donde el poder hereditario tendría que responder por deudas y ausentes 
en pueblos originados en procesos que rompieron con lo prehispánico.

Mercados mineros, intereses de los encomenderos, guerras, migraciones, 
negociaciones con las autoridades étnicas y el agrupamiento de distintas 
parcialidades y forasteros configuraron un poblamiento distinto al que 
encontraron los conquistadores en el siglo XVI. La movilidad de los 
indios en el siglo siguiente y a comienzos del XVIII fue corroyendo la 
base étnica y hereditaria del poder político local en la provincia. En los 
demás pueblos, los fundados por los mismos indios en la segunda mitad 
del XVII, parece que no tuvieron nunca caciques, pero si gobernadores 
y alcaldes.210 

En ese panorama sin la legitimidad de la herencia, los títulos de indios 
principales y de gobernadores dados por el gobernador de Antioquia 
aparecieron relativamente rápido como un sistema de premios que 
redituaban en autoridad para quienes ayudaban en los proyectos de 
la Corona. Por el hecho de cargar fardos en las campañas del Chocó en 
el periodo inicial del 1680-1710, algunos indios de Sopetrán, Buriticá y 
Sabanalarga se convirtieron en principales, y en el mejor de los casos, en 
gobernadores.211 Pudieron transmitir a sus descendientes su condición 

209  “Numeraciones de los pueblos de indios de la ciudad de Antioquia”, AHA, doc. 758, fs. 9-17v.
210  “Fundación de la Estrella en 1685”, Revista Distritos, 16 (1969), p. 25. “Autoridades del 
Peñol, 1720”, AHA, doc. 495 fs. 415v-416. Cuevas Arenas y Castañeda (2019).
211  “Proceso por privilegios de Francisco Franco, gobernador de Sopetrán, contra su 
encomendero, 1684”, AGN, caciques e indios, leg. 59, doc. 29, fs. 1003-1023. “Nombramiento 
de gobernador a favor de Juan Valentín de Buriticá en 1703”, AGN, caciques e indios, leg. 66, 
doc. 15, fs. 516-517. “Denuncias contra el cabildo de Sopetrán, 1707”, AHA, doc. 330, fs. 80-81.



 151 

Entre injurias y devociones: autoridades, cuerpos y voces indígenas
en los Andes del norte en los siglos XVI al XVIII

de principales exentos de tributar como el común de los indios, pero 
excepcionalmente lo pudieron hacer con sus cargos. 

Cuando progresivamente entraron en escena los alcaldes o jueces 
pedáneos desde 1774 (Montoya Gómez 2012, 26-27), como actores paralelos 
del poder local en los pueblos de indios, los cabildos expresaron su sentido 
de autonomía local para distanciarse y marcar su carácter tradicional 
frente a estos nuevos agentes. Las novedades lesivas en un periodo de 
reformas eran las que desestructuraban las jurisdicciones habituales, sin 
embargo, cuestiones como la mayor presencia de escritura y formalidad 
para gestionar conflictos, se asumieron positivamente para reforzar 
posiciones tradicionales.

En los pueblos del sur de Antioquia, especialmente la Estrella, Pereira y 
Sabaletas, esta diferenciación no estaba tan llena de formalidades y a la 
vez que encabezaban la defensa de las tierras e intereses colectivos, no 
dudaban en involucrarse en actos de desacato y tumultos contra agentes 
como corregidores y justicias locales españolas. Esto fue una diferencia 
respecto al periodo de 1680-1740 en la provincia, y con el valle del río 
Cauca en todo el periodo de estudio de este trabajo. Por ello había mucha 
queja de que estos pueblos eran los “más desarreglados”, usando un 
lenguaje de la contención y descalificación al respecto.212 Sin embargo, 
el poder local seguía siendo colegiado y en los pueblos “más arreglados” 
como el Peñol, Sopetrán, Sabanalarga y Buriticá, el cabildo se componía 
hasta con siete individuos y en los demás, mínimo había un gobernador, 
un alcalde y un regidor.213

Como la herencia no fue un elemento determinante en la mayoría de los 
pueblos214 para acceder al cargo de gobernador local, la endogamia social 
entre principales no significó un aspecto que tuviera tanta importancia 
en Antioquia como en el valle del río Cauca a principios del siglo XVIII. El 

212  “Tumulto en Sabaletas en 1779”, AHA, Criminal, caja B59, leg. 1770-1780, doc. 9. 
213  “Numeraciones de Antioquia (1781-1782)”, AGN, archivo anexo II, t. 51, carpeta 1. Fs. 1, 
31, 35, 42, 94, 110.
214  Véase como excepcional el caso de los Ramírez de Sopetrán y posiblemente la ascendencia 
de la familia Pamplona en el Peñol, donde se registran como gobernadores en 1679, 1765 y 
1782. AHA, doc. 280 fs. 413-416. Criminal, caja B79, leg. 1740-1780, doc. 10, f. 2. AGN, archivo 
anexo II, t. 51, carpeta 1,f. 1



 152 

Las autoridades locales de los pueblos de indios de la provincia de Antioquia
entre 1680-1780: una síntesis desde expresiones de cultura política

acceso al poder local se vinculó desde temprano a cualidades personales 
que entrelazaban la capacidad de los individuos y sus familias para 
articular redes sociales, tanto verticales como horizontales. Esto incluye 
el interés personal, la habilidad para defender los intereses colectivos, así 
como el carisma y la capacidad de defender la autonomía local. 

Esto se puede comparar con la situación andina para mediados del 
siglo XVIII: la autoridad para los indios consistía en capacidad de 
gestión de la defensa comunitaria: ya no valía tanto la herencia y la 
legitimidad del cargo cacical, sino la capacidad de buscar efectivamente 
la justicia (Serulnikov, 2006, pp.77 -79). Las denuncias e impugnaciones 
mencionadas posteriormente dan cuenta de ello, en una lucha de capitales 
sociales y simbólicos que generaban reconocimientos y desconocimientos 
sustentados en lo que significaban la autoridad, la legitimidad y el poder 
para las partes. Por ejemplo, la movilización de capitales simbólicos y 
sociales también beneficiaba a los indígenas y a sus aliados españoles. Por 
ejemplo, en el proceso contra el corregidor de Sabanalarga, Don Lorenzo 
del Valle, destituido en 1771 y reemplazado por alguien cercano al cura del 
pueblo, Don José Javier Leal, los indígenas denunciaron esta situación, 
afirmando que “[ya] tenían corregidor patricio que los gobernase”.215

El poder significaba autoridad moral y paternal, pues se elevaba a un 
plano colectivo la función del padre de familia de gobernar, o de al menos 
gestionar la cotidianidad. Esta consideración coexistía específicamente 
con la existencia del gobernador indio como el primus inter pares al que se 
le podía impugnar por su moralidad y cuestionar su legitimidad cuando 
no correspondía a las expectativas colectivas o de una facción contraria 
del pueblo. Esto le ocurrió a Miguel Graciano entre 1716-1720 en Buriticá 
cuando varios indios le refutaron su nombramiento de gobernador desde 
Antioquia por vivir amancebado y maltratar indios física y simbólicamente, 
ejerciendo el poder de forma negativa sobre las tradiciones políticas del 
pueblo, ya que no tenía en cuenta el consenso local. Este elemento imperó 
cuando se convocó al común de Buriticá y eligieron a Francisco Albino 
Úsuga con el aval de los oidores en Santafé, sede de la Real Audiencia.216 

215  “Denuncia contra el cura y el corregidor de Sopetrán por parte de Juan Esteban Volador, 
1771”, AGN, Tributos, leg. 18, doc. 2, f. 81.
216  “Litigio por las tierras de Igabra entre indios de Buriticá y el cura Don Nicolás del Pino”, 



 153 

Entre injurias y devociones: autoridades, cuerpos y voces indígenas
en los Andes del norte en los siglos XVI al XVIII

En Antioquia a lo largo de la segunda mitad del periodo colonial fue 
virulento el cuestionamiento de las autoridades de todo nivel, en un 
entorno de movilidad social y crecimiento demográfico, los cuales hacían 
más frágiles algunos reconocimientos de justicias y sus mecanismos 
de mediación. Las autoridades de los indios no fueron la excepción, al 
denunciar y ser denunciados por todo tipo de gentes. 

Los corregidores, por la naturaleza de su cargo en la vigilancia de 
tributos y la moralidad, chocaban mucho con los indios, al punto de 
apresar deudores de tributos en las fiestas, quitar varas a las autoridades 
indias y amenazarlos con espadas o cortarles el cabello, a principios 
del siglo XVIII.217 Estos gestos de desconocimiento se sustentaban en 
la inferioridad social de los indios, y éstos se retrataban como seres 
ingenuos e ignorantes víctimas de personas abusivas que reforzaba la 
supuesta pasividad de los naturales en el papel de agentes sociales. 

A mediados de siglo, la violencia hacia los indios ya no era tan explícita 
en la documentación, pero con la ayuda de sus protectores, los indios 
recusaban la falta de apoyo de algunos de sus corregidores en los 
contextos de traslados y conflictos por tierras como expresiones más 
soterradas de otros tipos de violencias.218 Este panorama cambió a 
mediados de la centuria, donde las autoridades indias denunciaban 
a sus corregidores siendo conocedores de las leyes y asumiendo sus 
jurisdicciones como expresiones de su honra personal y de la autonomía 
de sus pueblos. No era tan necesaria la imagen de pasividad, sino la 
de actividad, fuera violenta o legal, pues ambas eran tácticas que se 
sustentaban en una idea sobre la justicia desde la inferioridad social. 
Lo anterior es registrable desde 1756 en Sopetrán, donde el contexto 
del traslado a Buriticá exacerbó los ánimos del gobernador Diego 
Sisiquiarco y el alcalde Estaban Guingue contra el cura y el corregidor, 
y de paso, contra los alcaldes indios que les obedecían. Un cura afirmó 

AGN, Caciques e indios, leg. 52, doc. 8, fs. 294-295. AHA, doc. 493, fs. 402-406
217  “Denuncias contra el corregidor de Buriticá y Sabanalarga (1715-1716)”, AGN, caciques e 
indios, leg. 52, doc. 15, fs. 401-404v. “Denuncias del corregidor de Buriticá y Sabanalarga, 
1716”, AHA, Criminal, caja B85, leg 1770-1790, doc. 1.
218  “Traslados de Sopetrán entre 1756-1757”, AHA, docs. 779, 784, 794 y 4802.  “Queja contra 
la inoperancia de jueces en contra los indios del Peñol en 1765”, AHA, Criminal, B79, leg. 
1740-1780, doc. 10, fs. 1-4, 10.



 154 

Las autoridades locales de los pueblos de indios de la provincia de Antioquia
entre 1680-1780: una síntesis desde expresiones de cultura política

contra el segundo que “el [testigo] tenía que prevenir a los alcaldes que 
no le echaren mano por qué los iba de matar si lo hacían”.219 

La negación de la autoridad de los cabildantes en los pueblos por parte de 
libres y otros indios también era otra causa de conflictos, especialmente 
por detenciones y reconvenciones. Machetazos (heridas con machetes), 
tumultos, huidas y otras formas de desconocimiento lesionaban la 
autoridad individual ante hechos considerados injustos por los mestizos, 
zambos y mulatos.220 La pérdida de autoridad que representaba esto, 
hacía que muchas veces se ocultaran los hechos ante instancias por fuera 
de los pueblos, como ocurrió en Sabanalarga cuando un libre hirió a un 
alcalde indio en 1723, suceso que fue descrito por el gobernador indio al 
gobernador de la provincia: “[…] y perdonará mi señor nuestro yerro, por 
decir que no era nada”.221 

En un caso de 1766 de los indios de la Estrella contra su corregidor, don 
Manuel de Santa María, originado en que algunos miembros del cabildo del 
pueblo (un alcalde y el gobernador), sin permiso de los demás, dieron aval 
al corregidor para sacar maderas del monte por medio de Pedro Sánchez, 
un libre que no era de la estima de los naturales del pueblo, a lo cual Santa 
María le reclamó con golpes a Marcelo Tamayo, quién lo cuestionaba el 
permiso, a lo que movilizó al resto del cabildo indio a reclamar en la villa 
de Medellín. Esto significaba una pérdida de autoridad para el gobernador 
del pueblo Raymundo de Rojas y el alcalde José Segundo Tamayo con el uso 
de redes verticales que aparentemente superponían el interés individual 
al colectivo del pueblo de la Estrella.222  

Los gestos de reconocimiento de la autoridad como en todas las zonas 
de la monarquía Hispana, también estaban atravesados por el símbolo 
que representaba la vara, pero sus referencias son más aisladas que en 

219  “Denuncias del doctrinero cura Francisco Javier Pérez de Sopetrán contra indios, 1756”, 
AHA, Criminal, caja B55, leg. 1700-1740, doc. 25, f. 24.
220  Por ejemplo, comentarios de corregidor de Buriticá y Sabanalarga respecto a los indios 
(1717), AHA, criminal, caja B85, leg. 1770-1790, doc. 1 f. 5v. “Muerte de un alcalde indio en 
Sabanalarga por un libre (1723)”, AHA, criminal, caja B49, leg. 1678-1730, doc. 16. 
221  AHA, criminal, caja B49, leg. 1678-1730, doc. 16, f. 1.
222  “Disputas por acceso a maderas del pueblo de La Estrella entre indios del pueblo con su 
corregidor”, Archivo Histórico de Medellín (AHM), fondo Concejo sección Colonia tomo 26 
folios 50r-52v



 155 

Entre injurias y devociones: autoridades, cuerpos y voces indígenas
en los Andes del norte en los siglos XVI al XVIII

otros espacios. Sin embargo, un corregidor se la quitó a un alcalde de 
Sabanalarga para amenazarlo con una espada en 1716, pues si lo hubiera 
hecho con ella, atentaba contra la real justicia y su delegación en la 
dignidad subalterna del indio portador.223 La posesión o no de la vara era 
la tenencia del amparo del rey y sus oficiales, el cual se combinaba con 
el criterio dado por la religión y la moral a nivel general, mientras que a 
nivel local y personal se encuentra una lucha por el reconocimiento y el 
juego de poderes locales. 

Un gesto, que parece operaba como último recurso, era el de “apellidar 
la voz del rey” en contextos extremos como tumultos y peleas para 
invocar el orden sustentado en la justicia, donde a cada quien se le daría 
lo que merece, se respetarían las jerarquías sociales y se considerarían las 
condiciones de los implicados. Esa idea implicaba un pactismo entre los 
cuerpos sociales y el rey representado en la invocación del leal vasallaje, 
como garantía de la reproducción social y de la paz. 

La apelación al vasallaje era para los indios subordinados la invocación 
de una protección paternal y legitimadora de su minoría social. Para las 
justicias indias y no indias, era un recordatorio de autoridad y un llamado 
a la paz o al orden. Era una invocación que permitía calmar los ánimos 
cuando los indios se tumultuaban,224 o también era un llamado a la justicia 
ante los abusos de inmorales autoridades locales.225  Más que una frase 
suelta o una excusa, parece que los agentes partían de un consenso sobre 
lo indisoluble del poder regio respecto a la justicia frente a los desajustes 
propiciados por malas personas. 

En un periodo donde empezó a desligarse el poder como privilegio familiar 
y personal, para pasar a una consideración más cercana a proyectos 
y razones de gobierno en las décadas de 1770 y las siguientes, los indios 
incorporaban selectivamente para sus intereses ambos aspectos: a veces 
era más fácil encontrar chivos expiatorios en individuos concretos, por 

223  “Quejas de los indios de Sabanalarga y Buriticá respecto a su doctrinero y corregidor, 
1715-1716”, AGN, Caciques e indios, leg 52, doc. 15, f. 401-401v.
224  “Desobedecimiento a un alcalde de Sabanalarga en 1716”, AHA, criminal, caja B85, leg. 
1770-1790, doc. 1, f. 5v. 
225  AHA, Criminal, caja B49, leg. 1678-1730, doc. 16, f. 3v. AHA, Criminal, caja B59, leg. 1770-
1780, doc. 9, f. 8. 



 156 

Las autoridades locales de los pueblos de indios de la provincia de Antioquia
entre 1680-1780: una síntesis desde expresiones de cultura política

ejemplo, corregidores, para evitar la rigurosidad de lo fiscal, llevándola a 
un terreno de inmoralidad y falta de espíritu cristiano. 

Apellidar la voz del rey parece que involucraba un orden estable de 
justicia, la negociación con los poderes locales, la reproducción familiar 
y comunal, así como el mantenimiento de su autonomía, junto a una 
buena cristianización. Ese orden de ideas se hizo explícito durante 
los traslados de 1756-1758, donde las nociones antiguas empezaron a 
competir con las novedosas de fiscalidad y aprovechamiento agrícola.

Los proyectos colectivos de los indígenas que dialogaban con los de la 
monarquía, parecían estar más relacionados con los más antiguos, que 
privilegiaban los aspectos comunales, familiares y de identidad religiosa 
barroca. Lo comunitario pasa por la integridad de los resguardos frente a 
agentes externos, la cual era vista como fundamento de la reproducción 
de las familias, el pago de tributos con un tratamiento paternal y “justo” 
para los indios. En ello, la estrategia hasta principios del siglo XVIII fue 
la denuncia a través de la victimización y la recordación de que ellos eran 
vasallos libres del rey.226 

En el contexto de los traslados de mediados de siglo, se volvía específico el 
conflicto cuando se señalaba al cura como agente contrario al pueblo, al 
acusarlo de no administrar bien los sacramentos y descuidar el culto de los 
patrones locales, aparte de ponerles negros o mulatos de autoridades locales 
y maltratarlos mucho.227 La denuncia se acompañaba de otras estrategias 
como matar los ganados de los vecinos dentro de los resguardos, por orden 
de los gobernadores indios, junto a la negativa de prestarle al cura servicios 
de recolección de leña, el envío de cocineras y de niños a la doctrina.228 

226  “Denuncia de los indios del Peñol por invasión y maltrato en sus tierras”, 1679, AHA, 
doc. 280, fs. 413-416. AGN, caciques e indios, leg. 52, doc.8, f. 295. AGN, caciques e indios, 
leg. 52, doc. 15, fs. 401-404.
227  “Denuncias contra el doctrinero Javier Pérez de Sopetrán 1756-1757”, AGN, AAP (Archivo 
Arzobispal de Popayán), leg. 4802, fs. 8-10 y AHA, criminal, Caja B55, leg. 1700-1740, doc. 
25, fs. 24-25v (Sopetrán, 1755-1758). “Denuncia contra el alcalde indio y el doctrinero de La 
Estrella por abusos”, AHA, criminal, B57, leg. 1760-1770, leg. 9.
228  AHA, criminal, Caja B55, leg. 1700-1740, doc. 25, fs. 24-25v (Sopetrán, 1756). “Denuncia del 
doctrinero Francisco Javier leal de Sabanalarga, a Francisco Oquendo, casado con una india 
del pueblo, por estorbar la doctrina, 1769”, Criminal, caja B74, leg. 1760-1780, doc. 5, fs. 1-3v.



 157 

Entre injurias y devociones: autoridades, cuerpos y voces indígenas
en los Andes del norte en los siglos XVI al XVIII

En algunos casos de mediados de siglo, usaban las prisiones contra 
nobles que impedían el paso por las tierras del resguardo, a sabiendas 
de la extralimitación de jurisdicciones que ello significaba, pero dicho 
hecho estaba avalado por el común de los indios-229 En otros, hábilmente 
dilataban los mecanismos informales de justicia, por ejemplo en el Peñol 
en 1765, cuando un noble hirió en la cabeza a un joven que supuestamente 
le estaba usurpando tierra, se justificó en que ya había denunciado la 
ocupación ante el alcalde indio Tiburcio, quién le sugirió que fuera a 
reclamarle a la madre del susodicho, pero que tuviera en cuenta que era 
una pobre vieja que no tenía con qué sustentarse. 

Ante tal dilación y apelación a la pobreza y la caridad como valores que 
sustentaban la supuesta usurpación, Don Cristóbal Echeverri no quiso ir 
donde el corregidor, al considerarlo un hombre viejo que no le prestaría 
atención, aparte de vivir muy lejos.230 En la supuesta “hambre de tierras” 
de los indios operaba un sentido de justicia hacia los pobres y los que se 
mantenían con su trabajo manual. Del mismo modo, habría un sentido 
de haber sido los “dueños” originales de las tierras” (Garrido, s.f.) que 
alternaría con la conciencia del origen forastero de los pueblos del Peñol, 
Pereira, La Estrella como condiciones paradójicas de su calidad social. 

Conclusiones

Estableciendo un balance en Antioquia, y comparando con el valle 
geográfico del río Cauca (Cuevas Arenas, 2020), los indios de ambas 
regiones apelaron a la autonomía local y la integridad de las tierras de 
resguardo como elementos que aseguraban la reproducción familiar y 
comunal. Se apeló a una noción de justicia hacia la condición específica 
de “indio”, donde se conjugaba la minoría legal, sus relaciones de 
subordinación social, la idea de un rey justiciero y garante, junto a una 
reciprocidad asimétrica y paternal que justificaría y se imbricaría con 
la autonomía y reproducción comunal. En Antioquia desde temprano 

229  “Reyerta entre el alcalde indio y el pueblo de La Estrella contra don José Velis (1761)”, 
AHA, Criminal, caja B41, leg. 1740-1770, doc. 10, fs. 1-2.
230  “Denuncia de don Cristóbal de Echeverri contra el indio José Ignacio Colorado del 
Peñol, 1765”, AHA, criminal B79, leg. 1740-1780, doc. 10, f. 11.



 158 

Las autoridades locales de los pueblos de indios de la provincia de Antioquia
entre 1680-1780: una síntesis desde expresiones de cultura política

empezó a manifestarse el consenso comunitario como elemento 
definitivo en la configuración del poder local, desplazando más rápido 
que en el valle a la herencia como legitimidad al interior de cada pueblo. 
La conversión de lo étnico a la calidad social fue igualmente más rápida 
y asociada a la disolución de la encomienda como institución de trabajo 
y distinción para los encomenderos, desde finales del siglo XVII. El 
forasterismo en los pueblos de indios no fue tan intenso como en el valle, 
lo que permitió consolidar unos pueblos que se percibieron de manera 
más explícita como localidades diferenciadas, pero no cerradas a otros 
sectores de la población.

El sentido corporativo favoreció la existencia de cabildos indios, los 
cuales parece que se consolidaron en un proceso por el reconocimiento 
en la primera mitad del periodo que cubre esta investigación. Los indios 
se apropiaron activamente de dicha instancia de poder para proteger sus 
comunidades. Lo festivo también fue un factor de identidad local, así 
como la iglesia, pero no las acciones de los curas lesivos a los indios, las 
cuales fueron discutidas en los tribunales. A medida que se introducían 
cambios en las lógicas del poder real y cuestionamientos a los privilegios, 
los indios respondieron en algunos pueblos, los más cercanos a la ciudad 
capital de la provincia, con un mayor sentido de distinción y formalidad 
en lo escrito para afrontar los desafíos puestos por los nuevos agentes, 
los alcaldes pedáneos, y el cambio en los mecanismos tradicionales 
de poder. Lo anterior, en un contexto de crecimiento demográfico y 
mestizaje, que en algunos casos, como en el valle, reforzaban lo indio y 
la localidad.

El cuestionamiento de los poderes fue intenso y las luchas por el 
reconocimiento fueron intensas, por eso, los agentes externos a los 
indios tuvieron una impronta notoria en el otorgamiento o no de cargos. 
El desacato por parte de indios, y especialmente libres no afectos a las 
comunidades, curas y nobles permitieron construir un panorama de 
conflictos y documentalmente hablando más extenso que en el valle del río 
Cauca. También fueron una expresión de la gestión de los conflictos desde 
los esquemas hegemónicos hispánicos que vinculaban la persistencia, 
las nociones de bien común y de reproducción comunal, así como otros 
horizontes sobre la justicia, la alteridad y la subordinación social. 



 159 

Entre injurias y devociones: autoridades, cuerpos y voces indígenas
en los Andes del norte en los siglos XVI al XVIII

La violencia a la que en varias veces recurrían los indios antioqueños, y que 
exacerbó desde 1740, fue un repertorio mucho menos usado en el valle del 
río Cauca. Esta expresión de reclamo y de sentido de la justicia por propias 
manos muestra que el contexto antioqueño fue bastante dinámico, y por 
ello, conflictivo, al ser una provincia con un crecimiento demográfico 
intenso y con una movilidad territorial y económica notable. Por otro 
lado, la violencia muestra el deterioro de la legitimidad y de la autoridad 
de algunos de los actores políticos locales y de sus reconfiguraciones en los 
dinamismos de la provincia, así como de la menor capacidad de mediación 
social que posiblemente tenían las élites provinciales respecto a los valle. 
Esto fue aprovechado por los indios para apropiarse selectivamente de 
motivos y críticas borbónicas para proteger lo que consideraban justo. 

Lamentablemente, no se han encontrado documentos ni archivos 
procedentes de los cabildos de los pueblos de indios, los cuales podrían 
ofrecer otras respuestas y perspectivas sobre lo tratado en este capítulo. 
Estos documentos permitirían contrastar las fuentes emitidas por los 
agentes de Dios y el rey, y acercarse así a las dinámicas más locales y 
cotidianas relacionadas con el gobierno y los conflictos que no alcanzaban 
las ciudades, villas, sedes de audiencias, virreyes ni obispados. Cabe 
señalar que el “viaje” de los conflictos hacia instancias superiores 
implicaba, a largo plazo, una pérdida de autoridad y legitimidad para las 
autoridades y agentes locales indígenas, lo que incide en las expresiones 
de cultura política. En este rompecabezas, aún falta entender cómo 
los gobernantes indios lograban gestionar los conflictos y los trámites 
cotidianos de cada pueblo, sin la intervención de corregidores, vecinos, 
curas, protectores, fiscales y jueces españoles.

Fuentes consultadas

Archivos históricos consultados 

Archivo General de la Nación (AGN), Bogotá. Sección Colonia, fondos 
Caciques e indios, Tributos, Arzobispal de Popayán (AAP)

Archivo Histórico de Antioquia (AHA), Medellín. Fondo Gobernación de 
Antioquia, series Indios, Tierras. Fondo Criminal.



 160 

Las autoridades locales de los pueblos de indios de la provincia de Antioquia
entre 1680-1780: una síntesis desde expresiones de cultura política

Biblioteca Nacional de Colombia (BNC), Bogotá. Sala Raros y manuscritos.

Fuentes Primarias Publicadas

“Fundación de la Estrella en 1685”, Revista Distritos. Revista bimestral de 
divulgación municipalista, 16 (1969), pp. 21-25.

Herrera Campuzano, Francisco. (2010 [1614-1616]). Visita a la provincia 
de Antioquia por Francisco de Herrera Campuzano, 1614-1616. 
Transcripción y estudio preliminar por J.D. Montoya Guzmán 
y J. M. González Jaramillo. Universidad Nacional de Colombia: 
Medellín. 

Montoya y Salazar, Francisco. (2007 [1670-1671]). “Visita de Francisco 
de Montoya y Salazar 1670-1671 a la provincia de Antioquia”, 
Transcripción y estudio preliminar por J.D. Arango Gómez y 
J.E. Henao López (tesis inédita de pregrado en Antropología), 
Universidad de Antioquia, Medellín, Colombia.

Fuentes Secundarias

Almond, G. A., y S. Verba. (1963). The Civic Culture. Political Attitudes and 
Democracy in Five Nations. Newbury Parke: Sage.

Cuevas Arenas, H. (2017). De caciques hereditarios a alcaldes y mandones 
electos. Legitimidad del poder local en los pueblos de indios 
constituidos con una base étnica, en el valle del río Cauca (1675-
1800).  HiSTOReLo. Revista de Historia Regional y Local,  9(18), 14–48. 
https://doi.org/10.15446/historelo.v9n18.61369 

Cuevas Arenas, H. y A. F. Castañeda (2019). Un acercamiento de la 
configuración de los pueblos de indios de la provincia de Antioquia 
colonial. En M.E. Freire Trigueros y D. Restrepo Rodríguez 
(comps.), Comunidades epistemológicas: investigando la actualidad 
desde diversas disciplinas. Tomo I (pp. 131-154). Cali: Universidad 
Santiago de Cali. 

https://doi.org/10.15446/historelo.v9n18.61369


 161 

Entre injurias y devociones: autoridades, cuerpos y voces indígenas
en los Andes del norte en los siglos XVI al XVIII

Cuevas Arenas, H. (2020). Tras el amparo del rey. Pueblos indios y cultura 
política en el valle del río Cauca, 1680-1810. Quito y Bogotá: FLACSO, 
sede Ecuador y Universidad del Rosario. https://doi.org/10.12804/
th9789587844078 

Cuevas Arenas, H., & Giraldo Henao, C. (2023). Memoria, costumbre 
y justicia en los pleitos de los pueblos de indios en la provincia 
de Antioquia (Nuevo Reino de Granada), 1720-1780. Historia 
Regional, (50), 1-13. https://historiaregional.org/ojs/index.php/
historiaregional/article/view/803 

Garrido, M. s. f. Libres de todos los colores en la sociedad colonial tardía 
de la Nueva Granada. Reconocimiento e identidades. Informe de 
investigación, Colciencias.

Jiménez Ospina, L. (2023). Rumores de libertad durante la 
insurrección de los comuneros en la provincia de Antioquia 
(1781-1782). Fronteras De La Historia, 28(2), 173–198. https://doi.
org/10.22380/20274688.2496 

Luna, Lola G. (1993). Resguardos coloniales de Santa Marta y Cartagena y 
resistencia indígena. Bogotá: Fondo de Promoción de la Cultura del 
Banco Popular.

Montoya Gómez, M. (2012). La jurisdicción de los jueces pedáneos 
en la administración de justicia a nivel local en la ciudad de 
Antioquia, 1750-1809. Anuario colombiano de historia social y de la 
cultura, 39 (2), pp. 19-40. https://repositorio.unal.edu.co/handle/
unal/72125?locale-attribute=pt_BR 

Patiño Millán, B. (2011). Riqueza, pobreza y diferenciación social en la 
provincia de Antioquia durante el siglo XVIII. Medellín: Universidad 
de Antioquia.

Salazar, W. A. (1994). Resguardos en Antioquia. Crisis y desintegración, 
1780-1850 (Tesis inédita de pregrado en Historia). Universidad de 
Antioquia, Medellín, Colombia.

https://doi.org/10.12804/th9789587844078
https://doi.org/10.12804/th9789587844078
https://historiaregional.org/ojs/index.php/historiaregional/article/view/803
https://historiaregional.org/ojs/index.php/historiaregional/article/view/803
https://doi.org/10.22380/20274688.2496
https://doi.org/10.22380/20274688.2496
https://repositorio.unal.edu.co/handle/unal/72125?locale-attribute=pt_BR
https://repositorio.unal.edu.co/handle/unal/72125?locale-attribute=pt_BR


 162 

Las autoridades locales de los pueblos de indios de la provincia de Antioquia
entre 1680-1780: una síntesis desde expresiones de cultura política

Serulnikov, S. 2006. Conflictos sociales e insurrección en el mundo colonial 
andino. El norte de Potosí en el siglo XVIII. México D.F.: FCE.

Silva Prada, N. (2007). La política de una rebelión: los indígenas frente al 
tumulto de 1692 en la Ciudad de México. México D.F.: El Colegio de 
México. 

Van Deusen. N. Entre lo sagrado y lo mundano: la práctica institucional 
y cultural del recogimiento en la Lima virreinal. Lima: Pontificia 
Universidad Católica del Perú-IFEA.


